
 

- ١ -

òjĐ�@òÈà¦a@ @
������������    ������������������������    	
�	
�	
�	
�    ��

����

����

����

��    ��������������������    ��	
��	
��	
��	
    ����
����
����
����
    ������������    ����������������    ��������    ����������������    ���� ���� ���� ����     !���!���!���!���    !�!�!�!�        

"#�$%�"#�$%�"#�$%�"#�$%�    &
�%�&
�%�&
�%�&
�%�    '��($�'��($�'��($�'��($�    )*+*��)*+*��)*+*��)*+*��    ����    ,�
-�,�
-�,�
-�,�
-�    .�/��.�/��.�/��.�/��    0�$+0�$+0�$+0�$+    ,1���,1���,1���,1���        

,*�,*�,*�,*�    23232323////    ٠6٠6٠6٠6////2٠١82٠١82٠١82٠١8        

À@‡v�ß@oîi@�ìnÐÛa@æ‡äÜi@ @

�����  

 الشيطان من باالله فأعوذ بعد أما. ورسوله عبده محمدا أن وأشهد لـه، شريك لا وحده االله إلا إله لا أن أشهد
 وإياك نعبد إياك * الدين يوم مالك * الرحيم الرحمن * الْعالَمين رب الله الْحمد* الرحيم الرحمن االله بسمِ�. الرجيم
عينتسا * ندناطَ اهرالص قيمتساط * الْمرص ينالَّذ تمعأَن لَيعر هِموب غَيضغالْم هملَيلا عو الِّينآمين ،�الض.  
تقْتلُوا أَولادكُم من إِملاقٍ نحن قُلْ تعالَوا أَتلُ ما حرم ربكُم علَيكُم أَلَّا تشرِكُوا بِه شيئًا وبِالْوالدينِ إِحسانا ولَا �

 بِه اكُمصو كُمذَل قااللهُ إِلا بِالْح مري حالَّت فْسلُوا النقْتلا تو طَنا بما وهنم را ظَهم شاحوا الْفَوبقْرلا تو ماهإِيو قُكُمزرن
ربوا مالَ الْيتيمِ إِلا بِالَّتي هي أَحسن حتى يبلُغَ أَشده وأَوفُوا الْكَيلَ والْميزانَ بِالْقسط لا نكَلِّف ولا تقْ* لَعلَّكُم تعقلُونَ 

صو كُمفُوا ذَلااللهِ أَو دهبِعى وبكَانَ ذَا قُر لَولُوا ودفَاع مإِذَا قُلْتا وهعسا إِلا وفْسونَ نذَكَّرت لَّكُملَع بِه ذَا * اكُمأَنَّ هو
-١٥٢: الأنعام (�صراطي مستقيما فَاتبِعوه ولا تتبِعوا السبلَ فَتفَرق بِكُم عن سبِيله ذَلكُم وصاكُم بِه لَعلَّكُم تتقُونَ

١٥٤(  
 قلت في الخطبة الماضية بأن القرآن الكريم بدأ نزوله في شهر رمضان، لذا فإنّ للقرآن الكريم علاقةً خاصة بشهر لقد

رمضان، لكن هذه العلاقة لن تنفعنا إلا إذا تأملنا في أحكام القرآن الكريم إلى جانب تلاوته، وحاولنا أن نعمل بحسب 
 أن القرآن �وقد ذكر المسيح الموعود . الذي من أجله نزل القرآن الكريمالأوامر الواردة فيه، وإلا لن يتحقق الهدف 

 لهم أناسا متحضرين بتعليمهم الآدابالكريم يهدف إلى تحويل الناس من حالة الوحشية إلى حالة الإنسانية  ثم جع
  .  الشرعية وأحكامها، ثم يجعلهم أناسا ربانيينالإنسانية لكي يتجاوزوا المراحل كلها بحسب الحدود

 �اهدنا الصراطَ المُستقيم�وفي . فليكن معلوما أن القرآن الكريم يتضمن التكميل العملي والعلمي: "�ثم يقول 
 بأن ننال النتائج �صراطَ الَّذين أَنعمت علَيهِم�: إشارة إلى التكميل العلمي، أما التكميل العملي فقد ذُكر في قوله

 نموا كاملا، كذلك لو لم تسفر الهداية عن نتائج أعلى فكما أنه الشجرة لا تحمل أي ثمار ما لم تنم. الأتم والأكمل
  ."وأكمل ولم تملك قوة النمو لكانت ميتة



 

- ٢ -

القرآن الكريم هدي من عمل به نال أعلى درجات الكمال، وتوطّدت صلته الصادقة باالله تعالى لدرجة : "ثم يقول
ثمر مثل الشجرة الطيبة التي ضرب ا المثَل في أنّ أعماله الصالحة التي يكسبها بحسب أحكام القرآن الكريم تنمو وت

  ."القرآن الكريم، وتنشأ فيها حلاوة ومذاق من نوع معين
فلو قرأنا القرآن الكريم كما هو حقه وتوجهنا إلى العمل بأوامره لحدث في الإنسان تغير عملي بصورة واضحة 

  .  فيه قيم أخلاقية علياولنشأت
 بأن الذي يخرج من الحالة الوحشية وينفِّذ على نفسه تعليم القرآن الكريم يصبح إنسانا �عود يقول المسيح المو

والمراد من الإنسان الرباني هو ذلك الذي يكون على صلة عميقة وصادقة مع االله تعالى وقد ذكره . متحضرا وربانيا
وقد وضح المسيح ". أصلها ثابت وفرعها في السماء: "رة الطيبة، حيث يقول تعالىالقرآن الكريم بضرب مثل الشج

 هذا الأمر في مكان آخر وقال بأن االله تعالى زاد الموضوع شرحا فقال بأن الإيمان بمنـزلة البذرة �الموعود 
لقد ضرب في القرآن الكريم مثل . الأعمال كمثل ماء يروي الشجرةوالشجرة، والأعمال بمنـزلة الري أي أنّ مثل 

  . عمالالأ هي وهنا ري فهناك ،الأعمال تبذر بذرة الإيمان وكما أنالفلاح الذي يزرع البذرة، 
 إن: ضرتهح قال) والماء الأار من خاليا يكون أنه أي. (ر بلا كالبستان عمل بلا الإيمان أن اعلموا: حضرته قال

 والَّذين�: تعالى قال الإيمان، حال كذلك. ما يوما ستموت فإا يغرسها التي الشجرة بسقاية البستان مالك يهتم لم
  ."السبيل هذا في الشاقة للمجاهدات حاجة ثمة بل الهينة بالأعمال ترضوا لا أي) ٧٠ العنكبوت(�فينا جاهدوا

 أنفسكم على تطبقوا لم ما الكريم القرآن يريدكم كما تصبحوا أن تستطيعون لا أنكم حضرته ذكر ذلك ولأجل
 كما مجاهدات يقتضي بل بسهولة ذلك يتأتى ولا. ا يأمركم التي والأحكام لكم وضعها التي الشرعية الحدود جميع
 أحكامه جعلنا إذا إلا فيه القرآن نـزول من أو رمضان شهر من نستفيد أن نستطيع فلا .� الموعود المسيح قال

 لاستطعنا مشقة بتحمل الأحكام ذه للعمل سعينا فلو السبيل، هذا في وجاهدنا بحسبها حياتنا وغيرنا أعمالنا من جزءًا
. بااهدات القيام إلى ينبهنا رمضان شهر فإن. الكريم القرآن نزول من الحقيقي الهدف مناوفه تعالى االله مع صلة إنشاء
 الجائزة الأمور بعض وعن والشرب الأكل عن الامتناع منها رمضان، في ا نقوم التي ااهدات من كثير هناك

 جهودنا قصارى نبذل التي الأيام ذهه في الكريم القرآن بأحكام للعمل نسعى أن ينبغي ذلك جانب إلى ولكن الأخرى،
 أولئك من نصبح أي تعالى، وباالله بالسماء تتعلق خضراء فروع إلى الأعمال هذه لتتحول وذلك خاص، بتركيز لفهمه
.. السماء إلى تصل خضراء غصون أعمالنا من ونجعل إيماننا جذور نقوي أن فينبغي دعوام، تعالى االله يستجيب الذين

  . تعالى االله عند القبول ادعواتن تنال أي
 تعالى االله قرب تنيل التي الأحكام تلك من وهي. الأحكام بعض إلى أمامكم تلوا التي الآيات في تعالى االله نبهنا لقد
 هذه هي ما للجميع اتضح قد ويكون. العباد وحقوق االله حقوق أداء إلى وترشده بالتقوى للالتزام المرءَ وتوفِّق

  .للتذكير أخرى مرة أخبركم ولكنني الآيات، هذه ترجمة لخلا من الأحكام
 فلقد أبدا تنسوه فلا جدا كبيرة أهمية الوالدين إلى للإحسان بأنه قال ثم شيئًا، باالله تشركوا ألا أولاً يجب: تعالى قال

 أن هو الرابع والأمر. زقالر وقلة الفقر من خوفًا أولادكم تقتلوا ألا هو الثالث والأمر. إليهما الإساءة عليكم حرم



 

- ٣ -

 إلا تعالى االله حرم التي النفس تقتلوا ألا هو الخامس والأمر. تقربوها لا بل بطن وما منها ظهر ما الفواحش تجتنبوا
 السابع والأمر اليتامى، أموال تقربوا لا: السادس والأمر. الأمر هذا جواز بكيفية تتعلق كثيرة تفاصيل وهناك بالحق،

 في تعدلوا أن الثامن الأمر ،)عندكم أموالهم لإبقاء (الأعذار إلى تلجأوا ولا أموالهم إليهم فادفعوا الرشد بلغوا إذا أم
 العاشر الأمر والإنصاف، العدل من صلة أو قرابة أي تمنعنكم فلا العدل بأهداب تتمسكوا أن يجب ثم والوزن، الكيل

 هي فهذه. المستقيم الصراط على للثبات باستمرار جاهدين تسعوا أن ينبغي ثم قطعتموها، التي بعهودكم توفوا أن
  . االله قرب لنيل وساعيا هذه، التقوى سبل على سالكًا الإنسان يدعى الأمور ذه وبالتمسك وتفاصيلها المهمة الأمور
 الدماغية قدراتكم يوينم يربي والذي وخالقكم بربكم أحدا تشركوا لا أن: هو حراما عده بل عنه االله انا ما أول

  .النعم أنواع كل لكم يهيئ والذي والروحانية والمادية والجسمانية
 ولا به، ويشركون يعلمون لا الناس لكن النعم، لهذه والواهب القوي القادر باالله أحدا يشرك أن يمكن عاقل فأي
 الحالة فهذه أمره، من حيرة على الإنسان يبعث مما العظيم الإله مقابل آلهة ويتخذون بتعمق الشرك مفهوم يفهمون

 العلاقة إنشاء إلى ويوجهون الشرك، عدم هو إليه يدعون ما فأول الأنبياء يأتي حين ولذلك عصر، كل في تظهر ظلت
 لكن للغفران بلقا خطأ كل: � الموعود المسيح سيدنا يقول الصدد هذا وفي االله، يغفره لن ذنب فالشرك. باالله

 الشرك إن� ورد فقد) االله يغفرها لن أي (للعفو قابلة غير خطيئة فهو أيضا االله دون وقادر معبود أحدا بأن الإيمان
 المرء يتكل أن أيضا الشرك من بل وغيرِها، الأحجار عبادة هنا الشرك من المراد فليس �بِه يشرك أَنْ يغفر لَا�و �لظلم
 من أيضا فهذا) منها يستفيد التي الكثيرة بالأشياء الإنسان يهتم أن أي (الدنيا معبودات على ويركز الأسباب على

 الشرك مثَل لكن عنها، الإقلاع في مشكلة أي المرء يجد لا النرجيلة كمثل) العامة الآثام أي (المعاصي فمثل. الشرك
  . عنه يتخلى أن يستحيل الإنسان أدمنه إذا الذي الأفيون كَمثل
 أن أولها أنواع ثلاثة الشرك: كثرأ والتفصيل بالتعمق الموضوع إلى يوجهنا وهو � الموعود المسيح سيدنا قال ثم
 أن الثاني والنوع وأعمها، الشرك أنواع أبسط فهذا) أيضا الأشجار يعبدون الناس فبعض (والأشجار الأوثان المرء يعبد
 لم لو: "يقول كأن) الأسباب على الاتكال حدود الإنسان يتجاوز أن أي (اللازم، من أكثر الأسباب على المرء يتكل

 أي (� االله أمام به يعتد شيئا نفسه المرء يعد أن للشرك الثالث النوع. الشرك من أيضا فهذا ،"لهلكت ذلك يحدث
 عمل كل قبل يقول أن المؤمن على بل شيئا، تستطيعون لا أنتم: � االله قال ولذا شيء، إنجاز على قادر أيضا أنه يزعم

 من الأول النوع في يتورط أحد لا أي (هذا، والعقل النور عصر في العام الشرك في يتورط أحد لا: فقال") االله شاء إن"
 كثُر قد أي (هذا المادي التقدم عصر في كثيرا انتشر قد الأسباب في الشرك أن إلا) وغيرها الأشجار يعبد كأن الشرك

 وأرباب والأمتعة والثروة الناس على الاعتماد قلت كما الأسباب فمن) والناس والوسائل الأسباب على الاتكال
 على يتكل الإنسان بدأ أي هذا حصل فإذا والمسئولين العمل له هيأ من يتملق الإنسان يعمل حيث أي. (العمل

   .)خلقه من الغاية ينسى فهو اللازم من أكثر معين إنسان أو الأسباب
 يصير الشيء فذلك حد لأقصى له ضروري ما شيء وجود أن الإنسان يزعم حين � الموعود سيحالم سيدنا يقول
 يعبد شيئا ويصبح االله مقابل الشيء ذلك فيصبح معين شيء دون العيش يستطيع لا أنه الإنسان يزعم فحين معبوده،



 

- ٤ -

 والْإِنس الْجِن خلَقْت وما� � االله يقول. وحده � االله هو بالعبادة الجدير بينما عبادةً، أيضا به العلاقة إنشاء ويصبح
 بأنه آمنوا أي خلقكم الذي االله اعبدوا الناس أيها: ذلك في � الموعود المسيح يقول العبادة؟ هي ماو. �ليعبدون إِلَّا

 هي فهذه. النجاح بوواه النهاية إلى وموصلها ومكْملها أعمالكم جميع منجز هو وحده � أنه أي أعمالكم، وكيل
  . عليه فتوكلوا وعبوديته االله عبادة
 وحده الحي هو أي العبادة، يستحق هو خلقكم من أن شك ولا خلقكم، الذي االله اعبدوا الناس أيها: قال ثم

 العلاقة المرء ينشئ أن الإيمان إنما: يقول. وحده � االله هو الحي إنما فستفنى، الدنيا لأهل الأخرى الآلهة أما. فأحبوه
 حين كل باله يشغل لدرجة آخر شيئا أو الوالدين أو الذرية يحب الذي أما له، قيمة لا سواه من جميع ويعد باالله الخاصة
 فالحب له، ويسجد كالهندوس الوثن المرء يمسك أن في الأوثان عبادة تنحصر فلا. الأوثان عبادة أيضا فهذا وآن،

  . العبادة من يعد أيضا اللازم من أكثر والمودة
 تتقوا أن ينبغي وآباءكم، خلقكم الذي له شريك لا الذي الوحيد الإله ذلك اعبدوا الناس أيها: حضرته يقول ثم
 من الرزق أنواع لكم خلق السماء من الماء وبإنزال سقفا، والسماء فراشا الأرض جعل الذي القوي القادر ذلك

  .متعمدين االله شريكة فائدتكم أجل من خلقت التي الأشياء هذه تجعلوا فلا الثمرات،
) الآية سبقت كما (حصرا، العبادة هي الإنسان خلق من المتوخاة الغاية إن: العبادة حقيقة مبينا حضرته يقول ثم

 الفلاح ينـزه كما هقلب أرض وينـزه واعوجاج قسوة كل عن الإنسان يتخلى أن هو العبادة من الحقيقي والمراد
العرب يقول). الزرع قبل (الأرض :روم دعبجعل كما أي: ميبقى لا عندما كذلك العيون لكحل جدا دقيقا الكحلُ ي 

 يسمى ما فهذا فقط، الروح إلا فيه تبق لم وكأنه تماما مستوية وتكون اعوجاج أو حصاة أو حجر القلب أرض في
 فيها لنبتت نفسه بالأسلوب الأرض عولجت لو كذلك الصورة، فيها تظهر نقية وتجعل المرآة تصقل فحين. العبادة
. فيه االلهُ لانعكس اعوجاجا أو حصاة أو حجرا فيه يبقِ ولم قلبه طهر إذا للعبادة خلق الذي فالإنسان. الثمار أنواع
 فقط � االله أجل من عمل كل عملونت وبدأتم القلب نقي إذا (وتنمو فيه ستنبت االله حب أشجار إن مكررا أقول

 الثمار وتحمل) االله حب أشجار فيه وتنمو فيه االله يظهر فسوف عليه وتوكلتم قدرة، كل صاحب هو بأنه وآمنتم
  ". دائم أُكلها "مصداق تكون التي الطيبة الحلوة
 الحب دون يمكن لا دائم بخشوع العزة حضرة أمام يامالق: قائلا آخر موضع في الموضوع حضرته فسر لقد

 له والحب به خاصة علاقة له تنشأ لم ما والانكسار التواضع بمنتهى االله أمام يقوم أن للإنسان يمكن لا أي الشخصي
 الثنائي الحب منه المراد بل واحد، جانب من الحب الحب، من المراد ليس :فقال. مستحيل ذلك ودون خاص، نوع من
 يحرقا لكي الحب، جواب أيضا � االله من يتلقى الحب هذا الإنسان يبدي فحين المخلوق، وحب الخالق حب أي

 من تصدر الإنسان على تسقط حين التي الصاعقة نار مثل كله الروحاني الوجود على معا ويستوليا البشرية ضعف
 هذا في يكون أن ويجب رمادا، ويصبح يحترق الإنسان على البرق صاعقة تسقط حين يأ.  ( فيموت نار أيضا داخله
  .)           ذلك مثل وحرقة نار الحب



 

- ٥ -

ومن معاني رمضان الحر والحرارة التي تحرق ضعف الإنسان وعاداته السيئة كلها فتستولي الروحانية على كيان المرء 
فهذا هو مستوى عبادة االله الذي . ذي من أجله يمررنا االله بشهر رمضانهذه هي غاية الإنسان وهذا هو الهدف ال. كله

 أمامنا، وعندما ينال الإنسان هذا المستوى يغلب حب االله تعالى على كافة أنواع الحب �وضعه المسيح الموعود 
ن يوفقنا للعبادة على هذا المنوال في شهر رمضان الكريم ندعو االله تعالى أ. ويتحرر الإنسان من كل أنواع الشرك

  .خاصة، وأن يترسخ حبه في قلوبنا ثم يدوم هذا الحب
، وهذا الترتيب في الأحكام ترتيب طبيعي في "وبالوالدين إحسانا" الأمر الثاني الذي أمرنا االله به في هذه الآية هو 

ع اهد المستطالجوهم يسعون . وائج الأولاد وتربتيهم بعد االله تعالىمن المعلوم أن الوالدين يعتنيان بح. حياة الإنسان
يقول االله تعالى في آية . ليربوا أولادهم على أحسن وجه ويقدمون من أجلهم تضحيات لا تحُصى مهما كانوا فقراء

بِالْوالدينِ إِحسانا إِما يبلُغن عندك الْكبر أَحدهما أَو كلاهما فَلا تقُلْ لَهما وقَضى ربك أَلا تعبدوا إِلا إِياه و �: آخرى
 ليس فقط من الآباء الذين -باء  من قبل الآالشكاوىفي بعض الأحيان تصلني . �أُف ولَا تنهرهما وقُلْ لَهما قَولًا كَرِيما

 يقولون بأن أولادهم عصاة، ولا يقتصر الأمر على أم لا يؤدون -أولادهم جهلاء بل من آباء الأولاد المثقفين أيضا 
وفي بعض الأحيان تكتب الأخوات عن إخون بأم لا يتورعون من رفع الأيدي على . حقوهم بل يظلموم أيضا

فعندما يطمع الأولاد في عقار آبائهم في حيام .  آبائهم إذا كان الأمر يتعلق بتقسيم العقاراتالآباء، ويسيئون إلى
توجد في مجتمعنا . تلاحظ مثل هذه الإساءات، وفي حال تسليم الآباء عقارام إلى أولادهم يقسو الأولاد عليهم أكثر

فالآباء الذين كانوا يملكون العقار يصبحون مدفوعين أيضا بعض الأمثلة بحيث حين يسلّم الآباء العقار إلى أولادهم 
. وهنا في هذا البلد أيضا عندما يدخل الأولاد في مرحلة الفتوة يزدادون إساءةً إلى آبائهم مستغلين الحرية. بالأبواب

أحرار بعد بلوغهم والتعليم السائد في هذه اتمعات لا يعلّم الأولاد احترام الوالدين لأنه يقال هنا عادة بأن الأولاد 
هذا . وبسبب هذه الحرية المزعومة لا يحترم الأولاد كبارهم احتراما لائقا ولا يحترمون آباءهم كما يجب. عمرا معينا

 أي احترموهم ولا تقولوا لهم �وبِالْوالدينِ إِحسانا�: إن التعليم الإسلامي الجميل هو. ليس تقدما بل هو جهل تام
المراد من الإحسان . أف، هو الذي يقيم احترام الوالدين ويحض على أنْ يكافئهم الأولاد بالإحسان كما أحسنوا إليهم

فما . �لنبي هو أن يقوم المرء بكل عمل على أحسن وجه وإلا فإن مكافأة الوالدين على مننهم مستحيلة كما قال ا
رب ارحمهما كَما  �:أجمله من تعليم أعطاه االله تعالى الأولاد مقابل تلك المنن حيث يأمرهم أن يدعوا لوالديهم قائلين

وهذا هو المستوى الأعلى . فهذه هي الأخلاق الـمثلى التي يعلّمها الإسلام أتباعه للإحسان إلى الآباء. �ربيانِي صغيرا
وهذا الدعاء لا يدعو به المرء لوالديه في حياما فقط بل . الذي يجب أن يحتلّه كل مسلم بصدد الإحسان إلى والديه

ما أيضا لرفع درجاذا الدعاء التقصير . مايمكن أن يدعو به بعد وفا ما أيضا أن يسد االلهأي يدعو المرء في حيا
الذي صدر منه بحقهما، ويرحمهم رحمة خاصة منه، ويدعو أيضا أن تستمر سلسلة رحمة االله م في الآخرة أيضا وأن 

  . يرفع االله درجاما دائما
  :�وقَضى ربك أَلَّا تعبدوا إِلَّا إِياه وبِالْوالدينِ إِحسانا �:  شرح الآية في�يقول المسيح الموعود 



 

- ٦ -

يث تخدمه الأم بكل انظروا إلى حقيقة الربوبية، يكون الإنسان طفلا صغيرا في بداية الأمر لا حول له ولا قوة، ح"
أي قد خلق االله تعالى شخصين بفضله المحض لرعاية خلق ضعيف، . ما يمكن، ويتكفّل الأب بمهمات الأم في هذه الحالة

. ولكن يجب الانتباه إلى أن حب الوالدين مؤقت، وحب االله هو الحب الحقيقي. وألقى عليهما ظل الحب من أنوار حبه
 ما لم يلق الحب في القلوب -سواء أكان صديقا أو مساويا له في المرتبة أو حاكما  -فلا يستطيع أحد أن يحب أحدا 

وإنه من سر كمال ربوبية االله أن الوالدين يحبان الأولاد ويتحملان كل نوع من الآلام بصدر منشرح في . من االله تعالى
أي يتحمل الآباء كل أنواع ." جل حيامسبيل كفالتهم لدرجة لا يدخران جهدا في التضحية بحياما أيضا من أ

  .المشقة والمعاناة في سبيل تربيتهم
الخطاب في "؛ �افَلا تقُلْ لَهما أُف ولا تنهرهما وقُلْ لَهما قَولا كَرِيم�:  في شرح الآية�ثم يقول المسيح الموعود 
والحق أن في ذلك .  قد ماتا في صغره� ولكن مقصده الحقيقي هي الأمة لأن والدا النبي �هذه الآية موجه إلى النبي 

 قد أُمر أن يكرم والديه ويقول لهما قولا كريما، � يستطيع أن يفهم من الآية أنه إذا كان النبي سرا، وهو أن كل عاقل
لا تعبدوا إِلا إِياه وقَضى ربك أَ�: وإلى هذا الأمر تشير آية أخرى وهي! فكم بالحري بالآخرين أن يكرموا آباءهم

، ففي هذه الآية قد وضح لعبدة الأوثان أن الأوثان ليست شيئا ولا منة لها عليكم إذ لم تخلقكم �وبِالْوالدينِ إِحسانا
دوا آباءكم لأم أرباب لكم بصورة مجازية، أي ولو أجاز االلهُ أن يعبد معه أحد لأمر أن تعب. ولم تكْفَلْكُم في صغركم

ومن الطبيعي أن كل شخص يحمي أولاده من الضياع في الصغر، حتى الدواب والطيور تفعل ذلك، . هم الذين ربوكم
." وإن الحماس للربوبية أيضا يأتي من االله تعالى. وهكذا فإا تقوم بالربوبية نوعا ما بعد ربوبية االله رب الأرباب

  )قة الوحيحقي(
وهذه هي مكانة الآباء . أي أن االله تعالى هو الذي أودع طبيعةَ الآباء حماسا لتربية الأولاد ورعايتهم وحبهم وودهم

 ثُم رغم أَنف ثُم رغم أَنف:  قَالَ�عن النبِي : لقد جاء في الحديث الشريف. التي يجب أن نضعها أمام أعيننا دائما
 .رغم أَنف قيلَ من يا رسولَ االلهِ؟ قَالَ من أَدرك أَبويه عند الْكبرِ أَحدهما أَو كلَيهِما فَلَم يدخل الْجنةَ

 معان وله ،)١٥٢ الأَنعام (�إِملَاقٍ من أَولَادكُم تقْتلُوا ولَا�: تعالى قوله هو الآيات هذه في الوارد التالي والحكم
 يتأَفَّفوا ولا إليهما ويحسنوا الوالدين يخدموا أن أولا الأولاد أمر حيث القرآن لأحكام آخر جمال يتضح وهنا أخرى،

 على الرد بعدم هنا أمر الكريم القرآن ولكن منه، استاء إذا إلا شيء على نسانالإ يعترض لا. منهما تصرف أي على
 الوالدان أُمر ذلك وبعد. ذلك مقابل لهما والطاعة الرحمة تبدوا أن ينبغي بل تصرفاما ببعض تضايقتم ولو الوالدين

 الفقر يحول ألا يجب كما لتربية،ا هذه دون -كان مهما– أمر أي يحول ألا ويجب حسنة، تربية أولادهم بتربية الآن
 الناحية من أمواتا يصبحوا لا حتى بالغا اهتماما أولادهما بتربية يهتموا أن الوالدين واجب من وجعل. دوا أيضا

 الأموال توفير في صحتهم عن تنشغلوا وألا صحتهم، أمور إهمالكم بسبب تقتلوهم ألا يجب أي والروحانية، الأخلاقية
 الوالدين واجب ومن بحاجام الاهتمام عليهم فُرِض فقد الربوبية مقام للوالدين أعطي فإن. إليها قصوى حاجة دون
 إلا اللهم أولاده قتل يمكنه لا العاقل الإنسان إن. قتلهم يساوي عكسه وإن للمجتمع، ومفيدا هاما جزءًا أولادهم جعلَ
 بين للعيان تبرز لذلك كثيرة أمثلة وهناك النفسانية أهواءهم إلا يتبعون لا والذين تعالى االله نسوا الذين أو اانين بعض



 

- ٧ -

 البلاد في الأحداث هذه مثل تحدث أو أصدقائه، أحد مع بالتواطؤ أولاده قتل أحدا أن الجرائد وتذكرها وآخر حين
 بالجنون، توصف التي المتفاقمة اليأس حالة أيضا وإا الأوضاع، بسبب وأولادهما نفسيهما الوالدان يحرق حيث الفقيرة
 الأولاد تربون لا كنتم إذا: أحدها مختلفة؛ معاني فيها المذكور وللقتل الآية لهذه فإن عموما، ذلك مثل يحدث لا ولكن
 الأعمال في لانشغالهم أولادهم بتربية يهتمون لا الناس بعض. قتلهم يماثل هذا فإن بتعليمهم تمون ولا حسنة، تربية
 حيث أيضا، الجماعة في الشكاوي هذه مثل الآن ووجدت الأولاد، انحراف إلى يؤدي مما كليا ينسوم بل اراتوالتج
 تربية تساء وبالتالي البيت عن وغيام الأعمال في انشغالهم بسبب للأولاد وقتا يعطون لا أزواجهن أن الأمهات تشكو
 ووقته الوالد اهتمام إلى يحتاجون المرحلة هذه في فإم والشباب المراهقة سن في يدخلون عندما ولاسيما الأولاد

 وهذا الخارج من سيئة أمورا فسيتعلمون وإلا – مرارا الأمر هذا إلى انتباهكم لفت أن سبق ولقد - أيضا وصداقته
 ما إذ صحيحة ليست أا لاإ – أيضا للأولاد هو إنما يفعله ما بأن - أعذارا الأب قدم مهما. أخلاقيا قتلهم بمنـزلة
 أولادهم أن أدراهم فما الثروة هذه مثل الآباء ترك إذا ثم الأولاد، تربية تفسد التي والثروة الأموال لتلك الفائدة

   السيئة التربية بسبب بل ا، ويستفيدون سيحفظوا
  .أيضا الأولاد ويفسد الثروات تتبدد
 أن وهي أيضا جماعتنا وفي الغربية الدول في تنتشر أيضا وهي لادالأو لقتل أخرى صورة هناك ذلك إلى إضافة
. والوظيفة العمل بحجة وهناك هنا وقتهن يقضين بل كافيا تركيزا بيون أمور على يركزن ولا للعمل يخرجن الأمهات
 البيت، نفقات لتأمين نيعمل بأن الأمهات تحتج. م يهتم أحدا البيت في يجدون لا المدرسة من أولادهن يعود وعندما
ن، تأمين أجل من يعملن منهن كبير عدد هناك ولكنالاهتمام يسعهن لا متعبات البيت إلى يرجعن فلما نفقا 

 وأمهات زوجات وهناك. بالدونية وشعورهم الكافي الاهتمام تلقيهم عدم جراء يفسدون الأولاد فإن وهكذا بالأولاد،
 بكسلهم لأم والآباء الأزواج هؤلاء مثل االله يخاف أن فينبغي. شيئا يعملون لا كسالى أزواجهن لأن للعمل يضطررن

  .أولادهم قتل في يتسببون هذا
 مثالا � الموعود المصلح ذكر وقد. القتل من نوع أيضا فهو مناسبة بطريقة بزوجته يهتم لا الزوج كان إذا ثم
 نوع أيضا وهو الجنين إضعاف إلى يؤدي ذلك فإن حملها أثناء للمرأة جيد بغذاء الاهتمام يتم لم لو قال حيث لذلك

  .للأولاد القتل من
 الأطباء ينصح الأحيان بعض في أو الوالدة، صحة إلى انظر الإنجاب منع يجوز. فقر من الإنجاب منع معانيها ومن
 خشية إسقاطه أما أيضا، جائز فهو الأم، حياة على خطر إلى يتحول أن يمكن الذي وضعه إلى نظرا الجنين بإسقاط

 خطْئًا كَانَ قَتلَهم إِنَّ�: أيضا ويقول �وإِياكُم نرزقُهم نحن�: تعالى االله يقول. الأحوال من بحال يجوز فلا الفقر
 الأمور هذه مثل في يتورط لا من هو الحقيقي فالمسلم. عظمى جريمة القتل هذا مثل إن أي ،�)٣٢ الإسراء (�كَبِيرا
 أولادهم بتربية ويهتموا المقصرون الأمر هذا إلى ينتبه أن ينبغي لذلك أيضا، ائرالصغ يتجنب إنه بل الكبائر من تعتبر التي

 تربية الأولاد فيه يتربى جوا بيوتكم في تخلقوا أن يجب. الجماعة مع وربطهم بدراستهم ويهتموا الوقت وإعطائهم
 مسؤولية وتعليمهم الأولاد يةترب فإن. والشعب البلد رقي في ويساهموا للمجتمع جيدا جزءًا يصبحوا لكي صالحة



 

- ٨ -

 أن القول الآباء يسع لا. رغبام تحقيق من بدلا وتربيتهم أولادهم بتعليم الوالدان يهتم أن قصوى حاجة وثمة. الوالدين
 مهمة هي بل فحسب، الآباء عواتق على المسؤولية هذه يلقين أن الأمهات يسع ولا النساء، شغل الأطفال تربية

 حيث البلدان هذه في انظروا. هاما دورا والأب الأم فيها يلعب التي تلك هي المثالية الحسنة التربية أن واعلموا الاثنين،
 أن لدرجة تربيتهم تفسد وبالتالي الطلاق نسبة ارتفاع بسبب الوالدين أحد مع يعيشون الذين الأولاد عدد يكثر

 يتورطون من الأطفال هؤلاء مثل ومن بسببهم، تضايقونم أيضا المدارس تلك محيط في والشرطة المدارس في المسؤولين
 انتباها يتلقون ولا البداية من تربيتهم تفسد الذين الأطفال هؤلاء مثل إلا ارمين فئة إلى ينضم ولا. الجرائم ارتكاب في

  .الوالدين من كافيا واهتماما
 إلى يؤدي ما وهو ترتفع، بدأت أيضا عندنا الطلاق نسبة أن وهو آخر مقلقًا أمرا أذكر أن أريد المناسبة هذه وفي
 يتخلى أن ينبغي ولكن عددا، سنين بعد وأحيانا فورا الأطفال ولادة بعد أحيانا الطلاق يتم. أيضا الأولاد فساد

  .آمين. القرآن بأحكام للعمل تعالى االله وفقنا. الأولاد أجل من ويضحيا أنانيتهم عن الوالدان
  .االله شاء إن المستقبل في الباقي وأتناول فحسب أحكام ثلاثة الآن إلى ذكرت لقد 
  
  

�����  


