
 - ١ -

        خطبة الجمعةخطبة الجمعةخطبة الجمعةخطبة الجمعة
        التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزامسرور أحمد أيده االله تعالى بنصره العزيزالتي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزامسرور أحمد أيده االله تعالى بنصره العزيزالتي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزامسرور أحمد أيده االله تعالى بنصره العزيزالتي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزامسرور أحمد أيده االله تعالى بنصره العزيز

        الخليفة الخامس للمسيح الموعود و الإمام المهدي عليه السلامالخليفة الخامس للمسيح الموعود و الإمام المهدي عليه السلامالخليفة الخامس للمسيح الموعود و الإمام المهدي عليه السلامالخليفة الخامس للمسيح الموعود و الإمام المهدي عليه السلام

		��������م��� �

������������א���������
�ن �
  

������  
  

ده ا عبه، وأشهد أن محمدـأشهد أن لا إله إلا االله وحده لا شريك ل
 بسمِ االله الرحمن الرحيم�. أما بعد فأعوذ باالله من الشيطان الرجيم. ورسوله

 * الَمينالْع بالله ر دمحيم* الْحن الرمحين*  الرم الدوالك يم *  دبعن اكإي
عينتسن اكإيو * قيمتساطَ الْمرا الصدنأَ*  اه اط الَّذِينر صِرغَي هِملَيع تمعن

الِّينلا الضو هملَيوب عضغآمين (.�الْم(  
 يعرف جيدا أن من صفات االله �المؤمن الذي عنده إلمام بصفات االله 

 - المختلفة �وبعض الناس يتناولون في حديثهم اليومي صفات االله ". الكافي"
 من الآخرين بعض  متأثرين بمحيطهم حيث يسمعون-رغم عدم معرفتهم ا 

هي الأخرى من تلك " الكافي"وإن صفة االله . الكلمات والجمل ذا الصدد
فكثيرا ما . الصفات التي يذكرها المسلم في حديثه اليومي في سياق أو آخر

يرددها الناس تعبيرا " يكفينا االله"أو " االلهُ الكافي"تتناهى إلى آذاننا كلمات مثل 
غير أن المؤمن الحقيقي . عن قناعتهم بما كتب لهمعن شكرهم الله تعالى أو 



 - ٢ -

 كما ينبغي، فهو عندما يذكر أي صفة من صفاته �الذي يدرك صفات االله 
 . تعالى فيذكرها عارفًا بعمق ما فيها من معان

، وقد ذكر االله تعالى صفته هذه في القرآن "الكافي"أتحدث عن صفة االله 
ياق مواضيع مختلفة ومن منطلقات الكريم في آيات كثيرة وسور كثيرة في س

وقد ذكر أصحاب المعاجم معاني كثيرة لهذه الكلمة، أقدم لكم بعضا . شتى
  .  ليطلع الجميع على معانيها الواسعة أيضا- كالمعتاد -منها 

  .حصل به الاستغناءُ عن غيره: كَفَى الشيءُ: جاء في المعاجم
ومن ذا الذي . طمئنانُ إليه أي فالكفاية هو الاقتناع بشيء أو ذاتٍ أو الا

هو أكثر كفايةً واطمئنانا للإنسان أو يمكنه الاتكال على إنعاماته دائما سوى 
  .االله تعالى

، وهو معجم عربي إنجليزي "لين"معظم هذه المعاني أخذا من المعجم 
: كفاني فلانٌ الأمر: وورد فيه أيضا. وهو في الأصل مجموعةٌ من قواميس كثيرة

أي تحقق لي بواسطته ما أردت : فيت بفلان في أمر أو اقتنعت به، بمعنىأي اكت
  .إذا كان إيجابيا، أو تجنبت بسببه الضرر إذا كان الأمر سلبيا

لا شك أن الإنسان ينفع غيره إلا أن نطاق نفعه محدود جدا، أما :  وأقول
لخير والشر، وقد الكافي حقيقةً فهو االله تعالى الذي طاعته تساعدنا على معرفة ا

  . فصل لنا في القرآن الكريم ما هو الخير وما هو الشر
  . منعه منه ودفعه عنه: كفى مِن الشيء: ثم ورد

عنه السوء، ودافع عنه وأنقذه منه، وهذا المعنى : وكفاه الشر دأبع- 
 يستخدم في حق االله وفي حق الإنسان على -بحسب ما ورد في هذا القاموس 

  . سواء



 - ٣ -

: ففسر هذه الكلمة في ضوء حديث جاء فيه" لسان العرب"ما صاحب أ
، الليل قيام عن أَغْنتاه أَي ..كَفَتاه ليلة في البقرة سورة آخر من الآيتين قرأَ من"

 وتقِيان الشر تكْفِيانِ :وقيل ،الليل قيام في القراءة من يجزئ ما أَقلُّ إما :وقيل
  )لسان العرب". (المكروه نمِ

وإن التدبر يكشف لنا أن هاتين الآيتين تشملان أمورا كثيرة بما فيها 
هنا قد ينشأ حول هذا . الأدعية والإرشاد إلى طرقٍ تجنب الشر وتقوي الإيمانَ

الحديث تساؤلات، لأنه يبدو في الظاهر مما ورد في هذا المعجم أن مجرد قراءة 
آمن �: والآيتان هما. ما هناهاتين الآيتين تكفي المرء، لذلك أود شرحه

الرسولُ بِما أُنزِلَ إِلَيهِ مِن ربهِ والْمؤمِنونَ كُلٌّ آمن بِااللهِ وملَائِكَتِهِ وكُتبِهِ ورسلِهِ 
كإِلَيا ونبر كانا غُفْرنأَطَعا ونمِعقَالُوا سلِهِ وسر دٍ مِنأَح نيب قفَرلا ن صِيرالْم 

 لا يكَلِّف االلهُ نفْسا إِلا وسعها لَها ما كَسبت وعلَيها ما اكْتسبت ربنا لا *
 لَى الَّذِينع هلْتما حا كَمرا إِصنلَيمِلْ عحلا تا ونبا رطَأْنأَخ ا أَوسِينا إِنْ ناخِذْنؤت

 طَاقَةَ لَنا بِهِ واعف عنا واغْفِر لَنا وارحمنا أَنت لا ولا تحملْنا ما مِن قَبلِنا ربنا
ولاممِ الْكَافِرِينلَى الْقَوا عنرصا فَان٢٨٧-٢٨٦ :البقرة(�ن(    

 إن في قراءما بالليل �لعله قد تبين للجميع الآن لماذا قال رسولُ االله 
 إلى تزكية النفس ودعانا إلى الإيمان باالله � الأولى نبهنا االله ففي الآية. كفاية

وهذا الإيمان لا يعني . وملائكته وكتبه ورسله، لأن ذلك يقوي إيماننا ويكمله
يجب . التصديق باللسان فقط، بل لا بد من الإيمان اعتقادا وعملا على السواء

 لم يمضِ الإنسان قدما في أن نتذكر على الدوام أن الإيمان باالله لا يتقوى ما
كما أن الإيمان بالملائكة يقتضي اليقين بأن مسؤوليات الملائكة . سبل التقوى

كذلك فإن . لم تنتهِ، بل إم ما زالوا ينجزون مسؤوليام المعهودة إليهم
 لا شك أن. �الكتب التي نزلت على الأنبياء السابقين هي بلا شك من االله 



 - ٤ -

تحريفها بمرور الزمن، إلا أن االله تعالى هو الذي كان قد نزلها أتباعها قد قاموا ب
على الرسل، وقد شهد االله على صدقها من خلال أن التعليم الحسن منها 

وبتقديم الضمان بحفظ القرآن الكريم في المستقبل قد . ضمنه في القرآن الكريم
نواع التحريف  أن هذا الكتاب التشريعي سيبقى محفوظا من كل أ�أعلن االله 

ثم نبهنا االله تعالى في الآيتين المذكورتين إلى ضرورة الإيمان . إلى يوم القيامة
إن من محاسن الإسلام أنه يأمر أتباعه بالإيمان بجميع الرسل، إذ . بالرسل كلهم

لم يأمرنا االله تعالى أن نؤمن بالرسل السابقين فقط، وإنما أُمرنا بالإيمان بـ 
 أيضا ببعثة �ولقد أخبر القرآن الكريم والنبي . ل كلهمأي الرس".. الرسل"

. ، وهكذا أمرنا بتصديق الرسل والإيمان في المستقبل أيضا�المسيح الموعود 
 �ومن شقاوة العلماء المسلمين المزعومين الذين لم يؤمنوا بالمسيح الموعود 

إم .  الأنبياءأم ينتظرون نزول المسيح الموعود بما يخالف سنة االله في بعثة
يدعون من ناحية أم يؤمنون بالقرآن الكريم، ومن ناحية ثانية يرفضون ما 

 توفي، وأنه لا يمكن لأحد من �أعلنه القرآن الكريم نفسه من أن عيسى 
البشر الصعود إلى السماء حيا، وإنما ترفَع روحه، وكل شيء في هذا العالم 

 يخالفون أمر االله تعالى بالإيمان �الموعود لمسيح ثم إن هؤلاء برفضهم ل. فانٍ
بالرسل كلهم، لأن الآية تحث على الإيمان بالرسل أجمعين دون أي استثناء، 

 الذين علمهم محدود -وليس ذلك فحسب بل إم يستقطبون عامة المسلمين 
عليهم أن يستوعبوا هذه الحقيقة، فهم يقرأون الأحاديث .  ليفسدوا إيمام-

يجب . لكريم اللذين يشيران إلى هذه الأمور بجلاء، ولكنهم لا يفقهونوالقرآن ا
أن يفهموا الحقيقة الواقعة أن المسيح الموعود هو أيضا كان سيبعث تماما كما 

أعلن  �وإذا كان سيدنا ميرزا غلام أحمد القادياني . بعث الأنبياء في الماضي
 دعواه البراهين والدلائل بأنه مبعوث من عند االله تعالى فقد قدم على صدق



 - ٥ -

والآن . أيضا، كما أن شهادات االله العملية هي الأخرى تشهد على صدقه
 �يجب على هؤلاء أن يتعقلوا وينضموا إلى جماعة المؤمنين بالمسيح الموعود 

". غُفْرانك ربنا: "، وبعملهم هذا سيوفَّقون للقول"سمعنا وأطعنا: "التي تقول
: يوفَّقون بعد ذلك ليقولوا" سمعنا وأطعنا: "لونوبالفعل فإن الذين يقو

فهذا وعد من االله . �، ثم سيفوزون بجنة االله عند العودة إليه "غفرانك ربنا"
  .  أن يوفق إخواننا المسلمين الآخرين ليعوا هذه الحقيقة�نسأل االله . �

تعالى والآية التالية التي هي الآية الأخيرة من سورة البقرة، وقد بدأها االله 
أي أن أحكام االله تعالى هي ضمن .. �لا يكَلِّف االلهُ نفْسا إِلا وسعها� :بقوله

يزعم البعض أن العمل . وسع الإنسان، لأن االله لا يأمر أحدا بما يفوق طاقته
 يعلن هنا أنه ليس ثمة حكم �بأمر من الأوامر الإلهية صعب جدا، ولكن االله 

  :  ذا الصدد�المسيح الموعود  ويقول .من أحكامي فوق طاقة البشر
 في جميع الأحكام والأخلاق �إننا قد أُمِرنا أن نتأسى بأسوة النبي "

 �والعبادات، فلو لم توهب فطرتنا القدرةَ على إحراز جميع كمالات النبي 
 لا يكلف �، فإن االله �على وجه الظلية لما أُمِرنا باتباع هذا النبي الجليل 

  ". �لا يكَلِّف االلهُ نفْسا إِلا وسعها�: ا يفوق طاقته، وقد قال بنفسهالإنسان م
 إن الآيتين الأخيرتين من سورة البقرة تكفيان، �عندما قال النبي :  أقول

فلم يعنِ مجرد قراءا، بل إن الواقع أننا قد أُمرنا في الآية الأُولى بالتمسك 
 بقوة يستحيل أن يصدر منه تصرف مشين، ومن تمسك بالإيمان. بالإيمان بقوة

 إن أسوة النبي �يقول االله . فيعمل بعض أوامر االله ويعصيه في بعضها الآخر
 واضحة لكم في هذا الصدد، فلكي تبلغوا ذروة الإيمان يجب أن تسعوا �

جاهدين للتأسي ذه الأسوة الحسنة، ولا يظنن أحدكم أن بعض الأحكام 
 بتسهيلات في حالات معينة، وتوجد �د أكرمنا االله لق. الإلهية يفوق وسعه



 - ٦ -

في الإسلام تسهيلات كثيرة، فلا يمكن لأحد القول لا يسعني العمل ببعض 
فلو لم يركن الإنسان إلى الكسل والتهاون في أمور الدين لما تعذر . الأحكام

فما دام الإنسان يسعى ويجتهد . عليه العمل بأي حكم من أحكام االله تعالى
ز بمكاسب دنيوية، فلماذا لا يبذل جهده في أمور الدين؟ فليكن معلوما أن للفو

قراءة الآيتين الأخيرتين لا تعفي المرء من العمل بسائر الأحكام، وإنما المراد من 
وأنى . هذا الحديث أن من قرأهما بتدبر فلا بد أن يسعى للعمل ما أيضا

 على قيام الليل �رسول االله للإنسان أن يستغني عن قيام الليل وقد أكد 
إن .  دائما� إنه لا بد من اتباع أسوته �المسيح الموعود وقد قال . بأسوته

هذا الحديث إنما يعني أن الإنسان إذا قرأ هاتين الآيتين متدبرا ازداد إيمانا حتى 
علما أن الإمام البخاري اكتفى . لن يشق عليه الاستيقاظ للعبادة والاهتمام ا

من قرأ بالآيتين من آخر سورة البقرة في : "راد الكلمات التالية في صحيحهبإي
وإذا تقدم المرء في الإيمان وخر على أعتاب االله وطلب الرحمة ". ليلة كفتاه

والمغفرة منه تعالى أنـزل االله عليه فضله، ووفقه للاهتمام بالعبادة والأعمالِ 
أما لو كان مجرد ترديد كلمات . انالحسنة أكثر، وهكذا ستكفيه هاتان الآيت

لها �:  بقوله�لا يكلف االله نفسا إلا وسعها�: الآيتين كافيا لما أردف االله قولَه
أي إذا عمل الإنسان عملا صالحا انتفع به .. �ما كسبت وعليها ما اكتسبت
  وإذا ارتكب سيئة تضرر ا؟ 

، بل قد مجرد ترديد كلمات الآية لا ينفع ولا يفي بالغرض إذن ف
.  دوماتنا ورفع مستوى عبادانا إصلاح أعمالضرورة هنا إلى نانظارأوجهت 

وكذلك إنّ تقدم . ب ولطف إليه بح االله تعالىنظروإذا اهتم العبد ذا الأمر 
العبد في إيمانه سيقربه إلى ربه تعالى ومغفرته دون أن يكون بحاجة إلى أية 

  . كفّارة كما يعتقد المسيحيون



 - ٧ -

إذًا فترديد هذه الآية كل يوم يوجه أنظار المـؤمن إلى فعـل الخـيرات،               
ما هي الحسنات التي كسبتها أثناء النهار، : فيحاسب نفسه بالليل مسائلا نفسه

أي .. وما هي السيئات التي وقعت فيها؟ فلو كان قد كسب الحسنات أكثـر       
  ا الله مـدفوعا    لصار أكثر خشوع  .. ه أنه قضى يومه بتقوى االله     لو شهد مساؤ

 الحذر من أن تخدعـه نفـسه،        وحيث إن المؤمن دائم   . �بعاطفة الشكر له    
إذا كانت نفسي قد خدعتني في محاسبتي لها عند         : فيتضرع أمام االله تعالى قائلا    

أما . حلول المساء فارحمني يا رب واغفر لي من فضلك، ووفِّقْني لفعل الخيرات           
ا أثناء النهار سيئات واضحة، فيخضع أمام       إذا رأى المؤمن في أعماله التي قام        

وإلى هذا الأمر يوجه الجزء الأخير من . �االله تعالى مستغفرا إياه وطالبا عفوه 
إذن فهذه الكلمات تـشكّل دعـاء       . الآية المذكورة آنفا، ويحثُّ على الدعاء     

 ينال  جامعا لتزكية النفس، وإن تزكية النفس تقرب الإنسان إلى االله تعالى، ثم           
ولما كان االله تعالى هو الذي علّمنا هذه        . العبد قرب االله تعالى بواسطة الدعاء     

الأدعية فلو دعا ا المرء من أعماق قلبه وبخالص نيته لنالت القبول في حضرة              
  . االله تعالى

ربنا لا تؤاخِذْنا إِنْ نـسِينا أَو       �: فالدعاء الأول الذي علَّمنا االله تعالى هو      
ربنـا إننـا سـنبذل      : ، حيث يتضرع به المؤمنون في الحضرة الإلهية       �خطَأْناأَ

قصارى جهودنا لتقوية إيماننا لرفع مستوى عباداتنـا دائمـا، وسنـستمر في         
محاولتنا للعمل بأوامرك، ولن ندخر جهدا في أداء حقوق عبادك أيضا، ولكننا            

و أخطأنا في العمل ا، أو      بشر، فإذا لم نعمل ذه الأوامر نسيانا أو كسلا، أ         
 -أغوانا الشيطان في أثناء كسب الحسنات وأدت حسنتنا إلى إيذاء للآخرين            

فمثلاً قد أمرنا االله تعالى بالصدقات ولكن إذا تصدق أحد منا وإيذاءً أصـبح              
إذن، فإن العبد يتضرع أمام     .  فلا تؤاخذنا يا ربنا    -فعله مكروها عند االله تعالى    



 - ٨ -

الدعاء ويقول رب لو صدر مني شيء مما ذُكـر أعـلاه فـلا               ذا   �ربه  
تؤاخذني، بل اهدِني إلى الصراط المستقيم فضلا ولطفا منك حتى لا يخلـو أي              

  . عمل من أعمالي من رضاك
ربنا ولا تحمِلْ علَينا إِصرا كَما حملْته علَى الَّذِين مِـن           �: ثم قال تعالى  

أي ربنا لا تلْقِ علينا مسؤوليةً ألقيتها على الذين كانوا          .. )٢٨٧:البقرة( �قَبلِنا
قبلنا، واحمِنا من أن نعمل عملاً لا يحظى برضاك، ووفِّقْنا للعمل بأوامرك، وألا           
نكون مثل الذين سبقونا والذين ضربوا أوامرك عرض الحائط فجلبوا علـيهم            

 ونرجو ألا يأتينا وقت ربنا إننا بحاجة إلى عونك في كل عمل وفعل،. سخطك
  . تبعدنا فيه شقاوتنا عنك، أو نعرض عن أوامرك

من الواضح أن االله تعالى لا يحمل الإنسان حِملاً أكثر من وسعه وقدرته،             
. بل إن تقصيرات الإنسان هي التي تحرمه من الحسنات التي أمره االله بالقيام ا             

نقض العهود التي قطعناها معـه      فعلينا أن ندعو االله تعالى دائما أن ينقذنا من          
وقد قلت ذلـك    . �، كما نقضها الذين كانوا من قبلنا فواجهوا عقابه          �

لا شك أن لهذه الكلمـة معـاني        . ، العهد أيضا  "الإصر"لأن من معاني كلمة     
، والمسؤولية الجسيمة التي يعاقَب الإنـسان       "العهد الثقيل "أخرى كثيرة منها    

لم : فالمؤمن يتضرع في حضرة االله ويقـول      . لجريمةعلى عدم أدائها، والإثم، وا    
يفِ الذين كانوا قبلنا بوعودهم فصاروا محط غـضبك لنقـضهم العهـود             
وعصيام  أوامرك وعدم قيامهم بالأعمال الصالحة، فأنقذْنا ربنـا مـن أن             

  . نتصرف مثلهم
إن االله تعالى يختبر    . �هِربنا ولا تحملْنا ما لا طَاقَةَ لَنا بِ       �: ثم قال االله تعالى   

العباد بابتلاء مادي أحيانا، ومن معاني هذا الدعاء أن ينقذنا االله تعالى من أي              
  . ابتلاء دنيوي، وأن لا نبتلى ببلاء يفوق طاقتنا



 - ٩ -

ينبغي للإنسان أن يدعو االله تعالى على الدوام أن ينقذه من الابـتلاءات             
.  تعالى في حالة اليـسر والـسهولة       الدنيوية والروحانية، وعليه ألا ينسى االله     

وحيث إن االله تعالى يبتلي المؤمنين أحيانا بالأمور الدنيوية أيضا، فلـذا يظـل            
المؤمن متنبها إلى أهمية هذا الدعاء دائما مخافة أن يتعرض لابتلاء يفوق طاقته،             

 فيدعو المؤمن . إذ إن الابتلاءات الدنيوية تؤدي أحيانا إلى ابتلاء روحاني أيضا         
والمعلوم أن  . االله تعالى دائما أن يهبه القوة لاجتياز أي ابتلاء مقدر له في دنياه            

االله تعالى يبتلي الإنسان بطرق شتى بالأولاد وبالمال وما إلى ذلك، فـلا بـد               
: للمؤمن أن يلوذ باالله تعالى في كل الأحوال، ولذلك قد علّمنا االله تعالى دعاء             

أي إذا لم   .. لابتلاء ماديا كـان أو روحانيـا       حتى ننجو من ا    �واعف عنا �
 القيام بالأعمال التي كان لزاما علينـا أن         - قصدا أو من غير قصد       -نستطع  

نعملها، فابتلينا بابتلاء، فنتضرع إليك يا رب أن تستر عوراتنا، وأن تعفو عنا،              
ومن معـاني   . �واغْفِر لَنا �: ثم وجهنا إلى دعاء   . وأن تنقذنا من تأثير خطئنا    

ومعنى هذا الدعاء أننـا     . الغفرانِ الستر والمحو وتسوية الأمور وإصلاحها أيضا      
نتضرع أمام االله تعالى أن يعفو عن أخطائنا ويمحو أي تأثير سيئ لجميع أعمالنا     

، ويوفِّقنا لإصلاح أمورنا دائما حـتى لا تجلـب          �التي هي خلاف رضاه     
  . أخطاؤنا غضبه علينا

أي عامِلْنا بلطف وارفق بنا، واعف عن أخطائنـا         .. �ارحمناو�: ثم قال 
ثم نرجو ألا يقتصر الأمر على العفو فقط، بل يكون عفـوك            . بمحض رحمتك 

مصحوبا بالتوفيق لنتجنب الأخطاء ونفعل الخيرات التي تجلب لنا رضاك حتى           
نا سـرعة   ونرجو ألا تعيق أخطاؤ   . نعد دائما من الذين تنظر إليهم نظرة رحمة       

  . تقدمنا أو تحول دون رقينا



 - ١٠ -

أي ولينا وكفيلنا، وليس سواك وليّ لنا يعفـو         .. �أَنت مولانا �: ثم قال 
عنا أو يغفر لنا أو يرحمنا، بل أنت ربنا وحدك تعفو عن عبادك وترحمهم إلى               

 -أقصى الحدود، فندعوك ربنا ألا تترك خطايانا تأثيرا سلبيا علـى الجماعـة         
ناس يرفعون أصابع الاام إلى الجماعة نتيجة أخطاء يرتكبها بعض          علما أن ال  

أفرادها بصفتهم الشخصية، وكذلك نتيجة أخطاء ترتكب علـى مـستوى           
 فندعوك يا رب أن تحمينا من أن نتيح      -الجماعة من قبل بعض المسؤولين فيها       

  . لأحد فرصة رفع الأصابع على جماعتنا نتيجة أخطائنا
 الأحمديين ندعي الانتماء إلى جماعة ربانية، فلو لم يرحمنا          إننا نحن المسلمين  

االله ولم يغفر لنا ولم يعف عنا وقرر عقابنا، لوجد الناس بسبب أخطائنا فرصةَ              
الطعن في جماعتنا وقالوا إن االله قد بطش م جراء سيئام؛ لذلك ينبغـي أن               

يغ رسالتك إلى الدنيا    ندعو االله تعالى دائما متضرعين أن هذا سيعرقل سبيل تبل         
، �التي كلفتنا بتبليغها إلى العالِم كله لانتمائنا إلى جماعة المسيح الموعـود             

فنتوسل إليك ربنا ألا تعامِلْنا بشدة، بل نرجوك أن تصلح أخطاءنا ودينا إلى             
  .الصراط المستقيم

ك ربنـا أن    أي نرجو .. �وانصرنا علَى القَومِ الكَافِرِين   �:  ثم قال تعالى  
تعيننا على الكفار دائما، وتكتب لنا الغلبة عليهم، فإننا عبادك الضعفاء، وهذه            
الغلبة لن تتحقق إلا بمحض فضلك وعنايتك، فاكتبنا، جماعةً وأفـرادا، مِـن             
عبادك الذين يستحقون حبك ورحمتك دائما، واجعلْ بفضلك بيننـا وبـين            

روحانية أيضا في ظل تقواك وخـشيتك       خصومنا فرقانا، لتتم أمورنا المادية وال     
على الدوام، ولكي نتمكن من تحقيق الهدف الذي من أجله آمنـا بالمـسيح              

  . �الموعود 



 - ١١ -

فلو قرأنا هاتين الآيتين من هذا المنطلق وذه الفهم لظَلَلْنا مـتجهين إلى             
جادة الصواب، كما جلَبنا بركاتِهما أيضا، وإلا فإن ترديد المـرء الكلمـات        

لا شك في أن في كلمات القرآن أيضا بركةً، ولكـن           . ها لا يجديه شيئًا   وحد
أما إذا خلا القلب مـن الإخـلاص        . هذه البركة لا ينالها إلا ذو قلب مخلص       

والخير، فإن هذا الكلام سوف يكذِّب قارئه، ثم يرد عليه كما ترد الـصلوات    
. يحاسب نفسه بدقة  فهاتان الآيتان تكفيان كل شخص ل     . على بعض المصلين  

وكما قلت من قبل فإن هاتين الآيتين تتضمنان الإيمان والأدعية والتوجيه إلى             
فالمراد من الحديث المذكور أعلاه أن المرء لو حـاول          . الأعمال الصالحة أيضا  

العيش على هذا النمط أي لو قال بلسان حاله إن ذات االله تعالى هو كل شيء     
أكد له بأن االله تعالى، منـزل هـذه الآيـات،           قد   �بالنسبة له، فإن النبي     

سيكون كافيا له، وينقذه من السيئات، ويوفقه لفعل الخيرات، ويهـب لـه             
  . القناعة، ويطمئنه في همه وغمه، ويجنبه من همزات الشيطان

ندعو االله تعالى أن يوفقنا لفهم هذه الآيات فهما صحيحا وأداء حقهـا             
  .  كما يجب

ناول بعض الآيات القرآنية الأخرى أيضا في بيان هـذه          كنت أنوي أن أت   
الصفة الربانية التي تناولتها اليوم، ولكن الموضوع طويل، فلذا سوف أذكرها           

  . في خطبة أخرى بإذن االله تعالى
وكمـا قلـت لكـم في       . والآن أود أن أوجه أنظاركم إلى دعاء خاص       

 بحرارة، لأن ظـروفهم     الخطبتين الماضيتين أيضا، عليكم الدعاء لأهل فلسطين      
وإن . تتحول من سيئ إلى أسوأ، وهم فعلاً يسحقون في رحى ظلـم شـديد           

فظائع إسرائيل في ازدياد مستمر، حتى إن كثيرا ممن كانوا متعـاطفين مـع              
لا . إسرائيل أيضا بدأوا يصرخون الآن بأعلى صوم على الفظائع التي ترتكبها   



 - ١٢ -

املة أم أم يشعرون فعـلاً بخطـورة        ندري ما إذا كان هذا الصراخ مجرد مج       
والحق أم هم الذين كانوا صـامتين       . الموقف ويرفعون هذه الصرخات بجدية    

واجمين من قبل، ولو أم أدوا مقتضيات العدل منذ البداية وقاموا بالقسط لما             
إن صمتهم أيضا يرادف مساعدة الظلـم   . كانت الحالة على ما هي عليه الآن      

حال يقتل في فلسطين الأبرياء بلا رحمة صـغارا وكبـارا           على أية   . ووينه
هذا ما يمكن لنا    . ونساء، لذا يجب أن تدعوا لهم كثيرا بالرحمة والفضل والخير         

  . أن نساعد به هؤلاء المظلومين في الوقت الحالي
هناك منظمات معترف ا من قبل هيئة الأمم المتحدة، ومنها الأمم       : وثانيا

ورغم أن . تقوم بإيصال المعونات والأدوية إلى هؤلاء المنكوبين      المتحدة نفسها،   
هذه الترتيبات ليست على المستوى المطلوب، ولا تصل المعونات إلى المنكوبين           
بصورة صحيحة، ومع ذلك إذا أراد أحد أن يساعدهم فبوسعه أن يفعل ذلك             

 Save theوكذلك هنا منظمـة أخـرى باسـم    . بواسطة تلك المنظمات

children فعلينا .  تجمع التبرعات لهذا الغرض وتقوم بمساعدة منكوبي فلسطين
 سـتقوم  Humanity Firstوإن منظمتنا الخيرية . أن نقدم لها المساعدة المالية

بمساعدة تلك المنظمات، ولسوف نساعدها على مستوى الجماعة أيضا بإذن          
  . االله

 المنظمات قدر   على أية حال، يجب على المسلمين الأحمديين مساعدة تلك        
وفوق كل ذلك، كما قلت من قبل، يجب أن تدعوا االله تعالى كثيرا . المستطاع

   .آمين. أن يرحم هؤلاء الأبرياء ويبطش بالظالم

  
  

                                  ��������  


